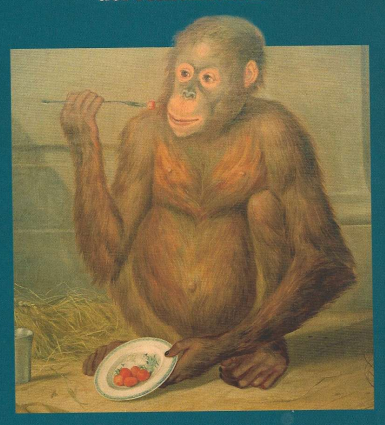
**Gregor Taxacher** 

#### DAS SEUFZEN DER KREATUREN

Zur theologischen Kritik der reinen Natur



Verlag Friedrich Pustet

jekthaft erfahrenen "Natur", zu "dem" Anderen stellt sich dann als notwendige kritische Unterscheidung, die gerade verhindert, in einem universalen Animismus doch wieder alles zu ent-subjektivieren. (III.2) Schließlich stellt sich die Frage nach Gott als Transzendenz jenseits der Spaltung in Andere(s) und Nicht-Andere(s) (III.3).

# 1. DIE TRANSZENDENZ DER ANDEREN

"ein wohlverstandener Humanismus beginnt nicht bei sich selbst" (Claude Lévi-Strauss) $^8$ 

#### Tiere als Andere

"Tiere stehen ... allein für sich und sind keineswegs nur ein Bild, sie sind Leben, kein Symbol, und das zu lernen ist eine Aufgabe. Ich lerne es in aller Langsamkeit, auch während ich diesen Text schreibe, ich lerne, die Tiere als Einzelwesen zu sehen, als Einzelerscheinungen wahrzunehmen, so, wie ich es als Kind getan habe, als ich verstand, dass kein Tier zu ersetzen ist, auch wenn ihm viele nachfolgen, die ihm ähnlichsehen." So notiert es Marica Bodrozic. Ich möchte mich diesem ihrem Lernprozess anschließen und fragen, was dieses erneute Werden wie die Kinder angesichts der Tiere für die Theologie bedeutet.

Warum zuerst, vor allen und allem anderen die Tiere? Die naheliegende Antwort wird lauten: weil wir Menschen selbst Tiere sind. Das war auch schon bekannt, bevor dies evolutiv und genetisch beweisbar wurde. Griechisch-lateinisch wurde der Mensch als "animal" mit spezifischem Alleinstellungsmerkmal ("rationale") definiert. Biblisch wurde (Genesis 1 und 2 übereinander lesend) der Erdling Adam an einem Tag mit den Tieren erschaffen, mit ihnen zusammenfassbar unter der Bezeichnung "alles Fleisch". Dies bedeutet, "dass alle Erdlinge im tiefsten Sinn verwandt sind. ... Alle Kritter teilen lateral, semiotisch und genealogisch gemeinsames "Fleisch"."

Mit dieser Einführung des Verwandtschaftsbegriffs – ebenso wie im religiösen Raum der einer "Mitgeschöpflichkeit"<sup>11</sup> – wird jedoch wie-

Im Gespräch mit Didier Eribon; zitiert nach Burgat: Was ist eine Pflanze, 129. [= Claude Levi Strauss/Didier Eribon: Das Nahe und das Ferne. Eine Autobiographie in Gesprächen, Frankfurt a. M. 1996, 237.]

Bodrozic: Mystische Fauna, 102.

Haraway: Unruhig bleiben, 142. Haraway bezieht sich hier nicht auf Gen 1–2. Doch sie führt, ohne es zu kennzeichnen, zwei biblische Begriffe (bṛṣ/adam und ˈvʊ̞ə/basar) zusammen. Vgl. auch Julia Enxing. "Und Gott schuf den Erdling." Plädoyer für eine neue Anthropologie, die die nichtmenschliche Schöpfung mitdenkt, in: HerKort 3 (2020) 24–26.

Vgl. Simone Horstmann: Mehr als "Verantwortung" und "Mitgeschöpflichkeit". Überle-

derum eine abstrakte Gesamtheit gesetzt und damit die Illusion erzeugt, diese könne von einem dritten, neutralen Standpunkt aus überschaut werden. Dabei handelt es sich jeweils um "historisch situierte, hoch diverse Verwandtschaftsverhältnisse", welche überblendet werden, wenn sie zugunsten "eines … artübergreifenden Kollekivs o. Ä. generalisiert und angeeignet werden". <sup>12</sup> Die Beschwörung einer Verwandtschaft in diesem Kollektiv bleibt abstrakt und folgenlos, weil sie Koralle und Dinosaurier, Bonobo und Wattwurm, Spinne und Mensch in einen Definitionsraum sperrt, ohne das deutlich würde, was sie dort miteinander anfangen (können und sollen).

samkeit, Hellsichtigkeit und Erfahrung führt uns dazu, die Anthropo-demit den Hinweisen von Derrida formuliert - Denknotwendigkeit, Wachnicht "den Tieren") als etwas Besonderes, als eine eigene Kategorie zu zentrierung angesichts von Tieren (konkreten Tieren, nicht "dem Tier", gründen, warum es hier etwas Besonderes zu entdecken gilt, das nicht und menschlicher Tiere" nicht geeignet, von sich aus begrifflich zu befür die gesamte Natur (auch "mitgeschaffen") gelten sollte. Welche auch für uns und die Pflanzen (oder die Pilze, die Einzeller) oder auch Verwandtschaft betonenden Weise ist das Kollektiv "nichtmenschlicher Tieren ermöglicht. Doch auch in der Menschen einschließenden, die damit auch gewaltsame Unterwerfung, Ausbeutung und Tötung von der Verwandtschaft, welche alle Objektivierung, Versachlichung und tivs "Tiere" von den Menschen, also die definitorische Aufkündigung brechen". 13 Derrida denkt dabei vor allem an die Absetzung des Kollekoder die Hellsichtigkeit, die Autorität der Erfahrung, es ist auch ein Verrung sei "ein Verstoß wider die Denknotwendigkeit, die Wachsamkeit sen, was man das Tier ... im Allgemeinen nennt". Diese Verallgemeinedie sich in keinem Fall ... in der Kategorie dessen homogenisieren las scharf gekennzeichnet: Da ist "eine immense Vielfalt anderer Lebender, Jacques Derrida hat diese nicht unschuldige Definitions-Machi

Die Antwort besteht m. E. darin, dass uns in Tieren konkrete Andere – hegelsch gesprochen: Andere unserer selbst – begegnen. Derrida be-

12

ginnt deshalb seine philosophischen Erkundungen zu dem "Tier, das ich also bin" (so der Titel) mit der Meditation jener Momente, "in denen ich mich im Blick einer Katze nackt erblickt sehe": In dieser Badezimmerszene mit seiner konkreten Katze erfährt er den "Blickpunkt des absolut Anderen …, diese absolute Andersheit des Nachbarn oder des Nächsten". <sup>14</sup> Derrida spannt hier zwei Pole zusammen: die absolute Andersheit und den Nachbarn/Nächsten. Dabei spielt er natürlich auf Emmanuel Lévinas' Phänomenologie des Anderen an, der uns zum Nächsten wird, welcher uns unbedingt ethisch angeht; aber Derrida bemerkt gleich kritisch, hier "spricht Lévinas vom Menschen, vom Mitmenschen und Bruder, denkt er an den anderen Menschen", exklusiv also, und nicht an die Katze. <sup>15</sup>

Ich habe schon bei der Einführung von Lévinas' Kritik der Subjektivität 16 angeführt, dass dieser zweifellos gegebene Anthropozentrismus m. E. nicht notwendig in der Phänomenologie des Anderen, wie sie Lévinas unternimmt, gegeben sein müsste. Ich versuche hier also, Lévinas zu dezentrieren. Dabei wird – wachsam, hellsichtig, erfahrungsbezo gen! – darauf zu achten sein, dass andere je anders begegnen; anders also ein Mensch dem Menschen, anders ja schon der und die anders pegenderte, anders die Katze – erst recht, wenn sie etwa ein Löwe wheel Aber es gibt in diesem Phänomen der Begegnung mit dem Anderen doch etwas Gemeinsames (denknotwendig!), welches diese Weise der Begegnungen von anderen unterscheidet, sie zu besonderen macht.

Der Verhaltensforscher Frans de Waal findet dies Besondere nicht nackt neben einer Katze, sondern beim gegenseitigen In-die Augen Schauen mit einem Affen: Er spricht von diesem Moment als einem "Schock des Erkennens" und als einer Erfahrung von "Transzenden" Es geht also offensichtlich um jene Erkenntnis des Gesichts, des Antlltzes des Anderen, in welcher man – Derrida spielt auf ihn an in det eben zitierten Passage! – laut Lévinas die Augenfarbe des Anderen vergessen müsse – weil wir hier mit dem Anderen, ihm, konfrontiert sind, mit einer Erfahrung, der es nicht um Beschreibung, nicht um Objektivierung geht. Helen Macdonald weitet unsere Erfahrung aus, indem sie diese nicht mit einer Katze oder einem Affen, sondern mit Vögeln

gungen zu den Tiefendimensionen einer theologischen Tierethik jenseits der schönen Phrasen, in: Loccumer Pelikan 4/2019, 4–9.

Haraway: Unruhig bleiben, 280.

Derrida: Tier, 80. Ebd. 70 bezeichnet er den Kollektivsingular "das Tier" als "eine der größten Dummheiten derer, die sich Menschen nennen."

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Ebd. 30. <sup>15</sup> Ebd. 32.

Ebd. 32. 16 S. o. 24.

De Waal: Der Mensch, der Bonobo, 148 f.

etwas im Menschen anspricht. Wir fühlen uns einem Imperativ unter spricht. Aber dies heißt nicht, dass die andere Seite des Anderen - die worfen. Wir haben eine Pflicht."20 der Erlösung". 19 Sie zitiert den Tierarzt John Cooper, welcher seine Erwidmen, sei "ein Akt des Widerstands, der Wiedergutmachung, ja sogar immer um "Tragödien einzelner Tiere" gehe, und sich diesen rettend zu Blick auf Umweltzerstörung und Artensterben einschärft, dass es hier verwandt!) sich einstellte. Macdonald macht dies deutlich, wenn sie im des Nächsten - nur bei Säugetieren, nicht aber bei Vögeln (weniger nah Heiligkeit und dem Außerirdischen ist wiederum die Dimension von mich auf der Erde am meisten an Außerirdische erinnert."18 Mit der und stellt rückblickend fest: "Noch heute sind sie für mich das, was von einer Ernsthaftigkeit durchdrungen, die der Heiligkeit nahekam", fahrung darin auslegt, dass "der Anblick einer hilflosen Kreatur irgend-Transzendenz eingespielt, jenes "absolut Andere", von dem Derrida macht. Sie beobachtet einen Mauersegler und notiert: "Der Vogel war

und findet in deren Erfüllung zugleich die religiöse Dimension der Erlögründet und welche Lévinas als die absolute Verantwortung versteht, sung, die sich ereignet in der von An-Spruch des Anderen ausgehender kann. Macdonald benennt dies mit der ethischen Kategorie der Pflicht werden lässt, angesprochen auf unser Subjektsein, das nicht ausweichen welche der Andere in uns erzwingt und welche uns erst zum Subjekt vom "barmherzigen Samariter" (Lk 10,25-37) die Nächstenliebe be-Dezentrierung des Ich. Dies ist nun genau die Erfahrung, mit der schon die Parabel Jesu

### Fremdes Subjektsein

rung fremden, mitunter sehr fremden Subjektseins, das meine eigene philosophie Subjektsein nennt. Die Erfahrung des Anderen ist Erfahweckt. "Damit der andere wirklich ein Anderer ist", ist nichts anderes Subjektivität unbedingt herausfordert und damit gewissermaßen erst er Begegnungen mit ihnen aufgeht, ist offenbar das, was die Reflexions-Die Katze, der Bonobo, der Mauersegler: Was in den unterschiedlichen

es sich selbst als Lebewesen notwendig zuspricht."26 selbst zu bezeichnen, heißt demnach, ihm den Wert zuzusprechen, der notwendig etwas an sich selbst liegt. ... Ein Geschöpf als Zweck an sich men wir einen Standpunkt der Empathie mit diesem Geschöpf ein, dem ben. "Wenn wir ein Geschöpf als Zweck an sich selbst begreifen, nehsolche behandelt werden wollen, weil sie einen subjektiven Willen hadie niemals als reine Mittel behandelt werden dürfen, weil sie nicht als chen Kant ihnen abgesprochen hatte: 25 Sie sind Zwecke an sich selbst, quente Subjektphilosophie Tieren genau jenen Status zuschreiben, welwie mir, um sich selbst, um sein Leben geht. Deshalb muss eine konseser Empfindungsfähigkeit drückt sich aus, dass es diesem Lebewesen, ren, geht uns darin der "moralische Status" der Begegnenden auf: 23 Ein ziehung - wie etwa der Tierarzt Cooper - als eine Verpflichtung erfah-"eine Beziehung, in der wir zueinander stehen"<sup>22</sup>. Wenn wir diese Besie ist die phänomenologisch erschließbare Erfahrung das Primäre: Horizont einer kantisch geprägten Subjektphilosophie geholt. Auch für zur, zum Nächsten. Christine M. Koorsgaard hat diese Erfahrung in den mich zu dezentrieren."21 So wird der, die bleibend Fremde gleichzeitig aber genau dies "notwendig und hinreichend ..., dass er die Kraft hat Tier ist Subjekt wie wir, "weil es sein Dasein fühlen kann"<sup>24</sup>, und in die-

unserer eigenen Ebene des Bewusstseins und der Intentionalität nichts das aus, was auch auf nichtmenschliche Subjekte zutrifft, "tun wir ... auf wir umgekehrt in sprachlicher Reflexion auf unsere menschliche Weise menschliche Sprache und Reflexion gebunden ist. Vielmehr drücken dem es fühlend und häufig auch bewusst um sich selbst geht, nicht an doch analytisch klar, dass dieser Selbstwert im Sinne eines Lebewesens, sprechen und also anscheinend nicht reflektieren. Korsgaard macht je-Selbstwert zuzusprechen – können Tiere doch in unserem Sinn nicht nicht gegangen, weil sie Tieren absprach, sich selbst einen solcher Die klassische Subjektphilosophie ist diesen dezentrierenden Schritt

<sup>18</sup> 19 20 Macdonald: Abendflüge, 188 f.

Ebd. 305.

Ebd. 306.

So Merleau-Ponty: Das Sichtbare, 114

Korsgaard: Tiere wie wir, 132.

Ebd. 131.

Ebd. 50.

S. o. 47 f.

raltheorie und Tier (ebd. 40-50). Rechte für Tiere begründet (in: Wolf: Texte zur Tierethik, 33-39) und Bernhard Rollin: Mo-Korsgaard: Tiere wie wir, 180. Schon vor der m. E. philosophisch überzeugendsten Begrün-Zwecke an sich selbst zugeschrieben. Vgl. in Kürze die Texte von Tom Regan: Wie man dung bei Korsgaard haben Tom Regan und Bernhard Rollin Tieren diesen Subjektstatus als

se, ein Tier zu sein."27 zeichnet. Moralität ist, so betrachtet, ganz einfach die menschliche Wei Sorge um uns selbst zum Ausdruck, die uns als Tiere notwendig ausanderes als das, was jedes Tier seiner Natur nach tut: Wir bringen die

sprechen, aus dieser herauszuragen - obwohl er ihr doch biologisch unsein. "Tatsächlich ist genau das die Klage, die Kant selbst erhebt: Er beaber die Subjekthaftigkeit und insbesondere Empfindungsfähigkeit als wie in einer Gegenprobe an der paradoxen Redeweise klar, die Opfer schen, und erleben und empfinden diesen Kampf. Korsgaard macht dies unterworfen sein, kämpfen dagegen an, vergeblich wie auch die Menterliegt wie jedes Tier auch. Tiere aber wollen nicht der blinden Natur sein, der, gewissermaßen von innen her reflektiert, das Subjektsein von wir unsere Gemeinsamkeit im Seufzen der Kreaturen. handelt."29 Genau in dieser Klage sind wir eins mit den Tieren, finden klagt sich darüber, dass der gottverlassene Kosmos uns wie die Tiere be-Voraussetzung dafür impliziert, eine Handlung an ihnen könnte grausam dass man Tiere so behandeln dürfte (Menschen aber nicht), andererseits "beklagen sich regelmäßig darüber, wie Tiere behandelt zu werden". 28 von Ungerechtigkeit und unwürdiger Behandlung häufig benutzen: Sie Kant sie bezeichnete, um nur den Menschen auf seine Hoffnung anzudeckungsgleich ist mit biologischen Außenkategorien wie Spezies oder gisch erschließbare konkrete Erfahrung hinaus einen Begriff von Tier-Paradox ist diese Redeweise, weil sie einerseits vorauszusetzen scheint, Tiere nämlich gerade kein Teil der blinden Naturgegebenheiten, als die dem "Tierreich". In dieser subjektphilosophischen Erschließung sind Tieren ins menschliche Bewusstsein hebt - eine Kategorie, die nicht Auf diese Weise gewinnt die Philosophin also über die phänomenolo-

unterschiedlichen Tieren unterschiedlich stark oder schwach gegeben. lende Selbst nach allem, was wir empirisch nachvollziehen können, in fühlende, also wahrnehmende, das intentional für sich selbst etwas wolnen (uns und alle einschließend, aber unterscheidend von anderem)? "Ein Selbst zu haben ist eine Frage des Grades."<sup>30</sup> Natürlich ist die Koorsgaard ist hier tatsächlich vorsichtig: Einerseits ist das sich selbst Aber inwiefern wird hier tatsächlich eingeholt, was wir "Tier" nen

29

eigenen objektiven Subjekthaftigkeit. Diese paradox klingende Untererfahrung: Derrida steht mit seiner Katze in einer anderen erlebbaren nungserfahrung mit ihnen. sen ebenso angemessen sein wie der Phänomenologie unserer Begegscheidung dürfte einer von außen erschließbaren Empirie der Lebewese ein Selbst eigen. Pflanzen sind gewissermaßen nicht Subjekte ihrer Subjekthaftigkeit gemeinsam, und doch ist ihnen nicht auf gleiche Wei-Gut wohl ab.31 Pflanzen und Tiere haben also "objektiv" etwas von suchen, und doch geht ihnen ein erlebendes Streben nach dem eigenen Pflanzen geht es um ihr eigenes Wohl und sie sind in der Lage, dieses zu macht dies auch im Blick über das Tierreich hinaus deutlich: Auch graduelle und eine gewissermaßen an ihren Rändern offene. Koorsgaard risierung von Tieren als Subjekten ihres Lebens bleibt also stets eine einer Bettwanze oder Zecke Unterschiede auszumachen. Die Charakteschende "Empathie" einbeziehen, um im Selbsterleben der Katze und ressengeleitete Beziehung überschreitend, annäherndes Wissen, for-Beziehung als mit Bettwanzen. Aber es lässt sich wohl auch, diese inte-Wahr-Nehmung von Wahrnehmung selbst eine Frage von Beziehungs-

sich etwa im unterschiedlichen Vorurteil über die (sich graduell wohl steht eben zum größten Teil aus dem versachlichenden, ausbeutenden, waffnet, wie mit einem stählernen Schwert, um fast dem gesamten Tierkens, sondern eine harte und unbarmherzige Logik, mit der Ihr Euch bereagiert: "Was ich in Euch erkenne, ist nicht die Subtilität des Gedanauf dessen Interpretation der Tiere als geist- und seelenlose Maschinen wie etwa ein Brief von Henry More an René Descartes belegt, welcher der Ebene der Philosophie auch noch deutlich so empfunden worden. schichtlich gesperrt werden. Dies ist im Anfang dieser Entwicklung auf unseren Gefährtentieren machen, für andere Tiere regelrecht kulturgederschlägt. Dabei musste die Intersubjektivitätserfahrung, die wir mit kaum unterscheidende) Subjektivität von Hunden und Schweinen nieja meist tötenden Umgang mit Tieren, die wir eben nicht behandeln wie schon von Kontexten geprägt und gedeutet ist. Und dieser Kontext begegnungserfahrung selbst nie unmittelbar zugänglich, sondern immer als gewagt oder gar kontra-intuitiv empfinden, liegt daran, dass die Be-Tiere, sondern wie Sachen. Das erzeugt die kognitive Dissonanz, die Dass wir die Zuschreibung von Subjektivität an Tiere heute häufig

Korsgaard: Tiere wie wir, 192. Ebd. 150.

<sup>27</sup> 

Ebd. 151. Korsgaard bezieht sich konkret auf Kant: Kritik der Urteilskraft, 426–428.
Ebd. 51.

Vgl. ebd. 255 f. Im nächsten Abschnitt werde ich darauf zurückkommen.

reich mit einem Streich Leben und Gefühl wegzunehmen."<sup>32</sup> Die Gewalt-Metaphorik spricht für sich!

gebnis eines schon dagewesenen Seins." ven Bezügen herausgelöstes In die Welt geworfen Sein, sondern das Erdes Subjekts ist mithin kein nacktes, das heißt aus sämtlichen kopulatianderen Tieren teilen: "Eben weil es auf ein phylogenetisches Erbe aus den Engeln - dem Konzept reiner Geist-Geschöpfe -, sondern mit den aus intersubjektiven und naturalen Bedingungen ihrer Möglichkeit. Und umkehrenden einseitigen Weise. 33 Besser sollte es wohl heißen: Automie", sagt Roberto Marchesini nun in einer seinerseits die Dialektik Tieres in der Lage, kreativ mit dem Erlebten umzugehen ... Das Dasein Organisationsinformationen zurückgreifen kann, ist das Handeln des genau dies ist die Weise von Subjekthaftigkeit, die wir eben nicht mit zessuralen Sinne, Autonomie, sondern seinem Wesen nach Heteronokontraintuitiv: "Das Leben ist nie, weder im gestaltenden noch im pronomie erwächst stets in heteronomen Kontexten, Subjektivität in und griff von Kant, der bis heute unsere Vorstellung von Subjekthaftigkeit tigkeit des Subjekts selbst. Dies wirkt nach bis in den Autonomie-Belektisch entgegensetzbare Freiheit und Autonomie phänomen-logisch prägt. Dabei ist gerade diese, ihrer eigenen Tierlichkeit immer nur dialung ins Leibliche, in die mit den anderen Tieren gemeinsame Naturhaf reduziert aufs reine Denken (res cogitans), von ihrer eigenen Verwurzeben und Gefühl der Tiere, es trennt auch die menschliche Subjektivität. Descartes stählernes Schwert erschlägt dabei nicht einfach nur Le-

## Subjekthaftigkeit, graduell

In diesem Sinn ist es dann auch realistisch, sich Subjekthaftigkeit graduell vorzustellen – und empirisch nicht genau zu wissen, immer nur tastend erfahren zu können, wo sie beginnt. Was genauer bedeutet dann Subjekthaftigkeit? Es bedeutet, ein Lebewesen zu sein, dem es aktiv und dies wahrnehmend (wenn auch nicht unbedingt "wissend") um sich selbst geht. Tiere sind in diesem Sinn "ein Jemand", sie sind – selbst wo sie uns eher als Exemplare erscheinen mögen, weil sie in unserer Wahrnehmung so klein, so massenhaft, so ununterscheidbar sind – "Indivi-

33

duen".<sup>34</sup> Vorsichtiger wird man bei dem Begriff des Personseins sein, der begriffsgeschichtlich an die biografische, gewissermaßen sich selbst entwickelnde und erzählende Weise gebunden ist, wie Menschen ihr Leben leben.<sup>35</sup> Und doch sind auch hier Zweifel angebracht, ob die Begriffsgrenzen so klar wie vorgegeben die Phänomene treffen. Hat ein Tier, das Erinnerungen hegt, von traumatischen Erlebnissen geprägt sein kann, Freunde, Vertraute und Feinde unterscheidet usw., wirklich keine Biografie? Erleben wir nicht an unseren Gefährtentieren individuelle Charaktere, vielleicht gar "Persönlichkeiten"?

de". 39 Ich werde im nächsten Abschnitt darauf zurückkommen: Offenbei der Kontrolle der Orientierung an ihrer Umgebung entwickelt wurtion, die von mobilen Tieren als Lösung für neuronale Logistikprobleme sein dar; d. h. man interpretiert "Bewusstsein als eine biologische Funkevolutionäre Erfordernis für die Ausbildung von handelndem Bewusst-Selbstbewegung als auffällige Besonderheit von Tieren stellt damit das ausgesetzt. Auch andere Biologen halten bewusste, in Grenzen freie Handlungen für ein typisch tierliches Phänomen. Die motorische te"38 - und damit grundsätzlich, in einem basalen Sinn der Freiheit trolliert werden". 37 In diesem Sinne sind Tiere "Entscheidungssubjek-Grad vom individuellen psychologischen Akteur entworfen und konnahegelegt wird); es eint Akte, "die zumindest bis zu einem gewissen tors (wie es manchmal in Akteurs-Netzwerk- und agency-Konzepten also für Tomasello mehr als das faktische Vorhandensein eines Wirkfakgriffen, möchte er doch "behaupten, dass sogar Ameisen, Spinnen und Bienen einige individuelle Entscheidungen treffen". <sup>36</sup> Handeln bedeutet eingeht, ist dieser Handlungsbegriff als Spezifikum des Tierseins beschem Erkenntnisinteresse nur auf die Vorfahrenreihe der Menschen lutionsbiologischen Begriff des Handelns. Obwohl er in anthropologi-Michael Tomasello fasst das Subjektsein von Tieren mit seinem evo-

Zitiert nach Blom: Unterwerfung, 161

Marchesini: Tierische Subjektivität, 382.

So die terminologische Definition bei Sezgin: Artgerecht, 188 f.

S. o. 134 f. zur Diskussion des Personseins als einer Art "Leistungskategorie"

Tomasello: Evolution, 13. Speziell für Bienen und Hummeln bestätigt dies auch Huber: Das rationale Tier, 73 f. und 556.

Tomasello: Evolution, 19.

Ebd. 29. Solches Handeln, solche Entscheidungen (z. B. in der Art der Nahrungsbeschaffung und -spezialisierung u. Ä.) werden dann selbst zu einem Evolutionsfaktor, so "dass der Akteur und seine flexibel organisierten Fertigkeiten in einem bedeutenden Ausmaß eine kausale Rolle im Prozess des evolutiven Wandels spielen", also "nicht nur Gegenstand der natürlichen Selektion" sind, sondern auch selbst "eine kausale Kraft", (Ebd. 70)

Huber: Das rationale Tier, 506